
 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

CORPO-UNIVERSO E TERAPIA DE REPROCESSAMENTO GENERATIVO: 

CAMINHOS PARA A INTEGRAÇÃO MULTIDIMENSIONAL DO SER 

HUMANO 

Roseli Paraguassu dos Santos 

MAZA Assessoria Emocional/ Terapeuta TRG independente 

Email para correspondência: contato.roseliparaguassu@gmail.com 

 

RESUMO 

Este artigo de revisão propõe uma leitura ampliada do ser humano como corpo-universo, 

questionando visões fragmentadas que separam corpo, mente, emoção, energia e 

espiritualidade. A partir de um diálogo transdisciplinar, o texto investiga de que modo a 

Terapia de Reprocessamento Generativo (TRG) pode ser compreendida como 

tecnologia terapêutica de integração multidimensional dos corpos — físico, etérico, 

emocional, mental e espiritual. Metodologicamente, trata-se de uma revisão narrativa, 

de carácter teórico-reflexivo, que articula contributos da neurociência afetiva, da 

psicologia integrativa, das epistemologias do sensível, das práticas energéticas e da 

literatura recente sobre a TRG. O objetivo central é sintetizar e reinterpretar este 

conjunto de saberes, oferecendo uma visão consolidada que permita compreender o 

corpo como portal de acesso à consciência e à educação emocional aplicada. O artigo 

percorre as diferentes dimensões do corpo, entendendo-as como campos interligados 

de memória, afeto, energia e significado, e, a partir daí, analisa a TRG e os seus cinco 

protocolos como uma prática que reorganiza memórias emocionais, regula o sistema 

nervoso, harmoniza o campo energético e favorece estados de presença e sentido 

existencial ampliado. Conclui-se que pensar a TRG como tecnologia de integração 

multidimensional dos corpos abre caminhos férteis para um modelo de cuidado em 

saúde que reconhece a pessoa como totalidade viva e em movimento. Ao mesmo 

tempo, sublinha-se a necessidade de futuras investigações que aprofundem, explorem 

empiricamente e expandam as hipóteses aqui delineadas.  

Palavras-chave: corpo multidimensional; educação emocional; espiritualidade; saúde 

integral; consciência. 

 

 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

I. INTRODUÇÃO 

A compreensão do ser humano — tal como tradicionalmente concebida pelas 

ciências biomédicas — tem sido marcada por uma abordagem dualista que fragmenta 

mente e corpo como instâncias separadas. Contudo, importantes contribuições da 

neurociência — que evidenciam a integração entre emoção e cognição (Damásio, 1994; 

Immordino‑Yang, 2015) — da psicossomática, ao mostrar o impacto das experiências 

emocionais precoces sobre a regulação do sistema nervoso (Van der Kolk, 2015; 

Schore, 2019;) e da psicologia integrativa, que propõe uma abordagem relacional e 

experiencial do self (Fosha, 2000; Siegel, 2009) — desafiam esse paradigma, 

demonstrando que emoções, pensamentos e estados fisiológicos estão profundamente 

entrelaçados e operam de forma integrada e dinâmica.  

Nesse contexto, expandem-se os estudos e práticas por abordagens 

transdisciplinares que reconhecem o ser humano como um sistema complexo e 

multidimensional, composto por diferentes camadas ou corpos — físico, etérico, 

emocional, mental e espiritual — em interação recíproca (Wilber, 2000; Goswami, 2000; 

Schlitz et al., 2007; Pristed, 2019). Embora tal perspetiva ainda ocupe lugar marginal nas 

epistemologias convencionais, ela encontra sustentação crescente em áreas como a 

psicologia transpessoal, (Varela et al., 2017), a epigenética comportamental 

(Lipton, 2021), as terapias integrativas (Josipovic, 2020) e a investigação internacional 

sobre estados ampliados de consciência (Schlitz et al., 2007), abrindo espaço para um 

diálogo mais amplo entre ciência, subjetividade e espiritualidade. 

Partindo do corpo como interface sensível e viva entre a experiência interna e o 

mundo externo, este artigo propõe compreender a estrutura multidimensional do ser 

como chave para o cuidado integral. Nesse horizonte, a educação emocional deixa de 

ser concebida como mero conceito abstrato e passa a assumir o estatuto de prática 

concreta de autoconhecimento, autorregulação e reconexão com a própria essência 

interior (Gendlin, 1996; Pristed, 2019).  

É precisamente nesse ponto que a Terapia de Reprocessamento Generativo 

(TRG), criada por Jair Soares dos Santos e desenvolvida no Instituto Brasileiro de 

Formação de Terapeutas (IBFT), se torna central para esta discussão. Estruturada em 

cinco protocolos — cronológico, somático, temático, futuro e de potencialização — a 

TRG integra contributos da neurociência afetiva, da psicoterapia corporal e da psicologia 

energética para reorganizar padrões emocionais disfuncionais, reativar recursos  

internos e facilitar processos de transformação profunda (Oliveira et al., 2024; Pereira 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

et al., 2024). Embora amplamente reconhecida pela sua eficácia no campo emocional, 

a experiência clínica tem revelado que os seus efeitos ultrapassam essa camada, 

sugerindo uma atuação sobre diferentes níveis da experiência humana. 

Assim, o presente artigo tem como finalidade explorar o corpo como portal de 

acesso às múltiplas dimensões do ser, articulando a educação emocional, os 

fundamentos da anatomia sutil e o contributo da TRG enquanto tecnologia terapêutica 

capaz de favorecer processos de integração multidimensional. Nessa perspetiva, o 

corpo é compreendido como um campo vivo — biológico, energético, simbólico e 

espiritual — onde se inscrevem movimentos de consciência, cura e transformação. 

(Wilber, 2000; Schlitz et al., 2007; Pristed, 2019).                 

 

II. AS DIFERENTES DIMENSÕES DO CORPO 

1. O CORPO FÍSICO COMO UNIVERSO SENSÍVEL E SUA FUNDAMENTAÇÃO 

BIOQUÍMICA 

Ao longo da história do pensamento ocidental, o corpo foi frequentemente 

reduzido à condição de máquina biológica — um mero suporte da mente ou um 

instrumento a ser disciplinado pela razão. Essa visão mecanicista, herdeira do 

paradigma cartesiano, fragmentou o saber sobre o ser humano e promoveu a cisão 

entre corpo, emoção e consciência (Foucault, 1979; Capra, 1996). 

Contudo, nas últimas décadas, diversas correntes contemporâneas — tanto nas 

ciências como nas práticas terapêuticas integrativas — vêm resgatando uma visão mais 

ampliada do corpo: não como objeto, mas como sujeito, presença viva e dimensão 

essencial da experiência humana. (Bittencourt & Setenta, 2005) afirmam que “corpo e 

cultura estão imbricados, uma vez que é no corpo que se organizam, em primeira 

instância, os processos que transformam a informação em comunicação.” 

Com base no conceito de corponectividade proposto por (Rengel, 2007), que 

entende o ser humano como unidade indissociável de 

corpo‑mente‑emoção‑razão‑sensação, este artigo parte da hipótese de que o corpo é, 

em sua essência, um universo sensível — um campo vivo de percepção e expressão, 

onde se entrelaçam emoções, memórias, pensamentos e fluxos energéticos, compondo 

uma experiência humana integral e dinâmica. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

A partir dessa premissa, torna‑se possível refletir sobre a importância de 

reconhecermo‑nos sob a lente de uma mundividência holística, na qual corpo e 

consciência não são entidades separadas, mas expressões simultâneas de uma mesma 

realidade vibracional. Essa perspetiva não é apenas filosófica ou espiritual: trata‑se de 

uma imanência natural, onde o humano é parte ativa e integrada do universo que habita 

(Varela et al., 2017; Lipton, 2021). 

Na complexidade bioquímica da vida, o corpo é o espaço onde a experiência se 

corporifica com mais intimidade. Nele, os processos neurosensoriais e emocionais se 

entrelaçam, traduzindo‑se em células, sensações e movimentos sutis — uma interface 

viva entre mente, emoção e realidade física (Damásio, 2004; Fogel, 2009). Silva (2020, 

p. 24) traz reflexões profundas que dialogam com a proposta deste trabalho: 

 

O corpo é a própria cultura. O corpo é a própria natureza. O corpo é a conexão do 

orum, céu, e aye, terra. O corpo é onde a dança acontece. Deixar as várias 

definições do corpo serem provisórias e/ou em movimento nos permite perceber 

que o corpo é conhecimento constante. Um sistema complexo de subjetividade, 

de objetividade, espiritualidade em atravessamentos recíprocos corpo e cultura, 

manifestando suas histórias, memórias e suas capacidades de redimensionar 

seus contextos.  

 

Acrescenta‑se que é através do corpo que nos expressamos no mundo — nele 

habitam e se manifestam os nossos pensamentos, sentimentos, atitudes e modos de 

ser. O corpo revela, mais do que representa, quem somos em essência (Gendlin, 1978). 

Esse corpo que nos sustenta não apenas reage ao ambiente: ele sente‑o, 

interpreta‑o e traduz‑o em linguagem própria — por vezes silenciosa, por vezes 

sintomática, mas sempre dotada de significado (Levine,1997; van der Kolk, 2014). 

Silva (2020, p. 32) reforça esse ponto ao afirmar: 

 

A relação com o mundo, conexão com a natureza é princípio da vida. Eles agem 

juntos, uma noção de constante, construções que movimentam a vida. A 

ancestralidade e a natureza esboçam o corpo conectado no fato de existir, em 

relação à diversidade que é parte de construção do corpo que sente o mundo. O 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

corpo dança, entrelaça‑se em ações, junção para manter‑se vivo. As forças da 

natureza precisam ser conectadas para que tenham vida.  

 

A ciência contemporânea, especialmente nas áreas da neurociência afetiva, 

neuroplasticidade e psicossomática, aponta que experiências emocionais são 

registadas no corpo por meio de circuitos neurais, padrões musculares, alterações 

hormonais e respostas comportamentais (Levine, 1997; Damásio, 2004; 

van der Kolk, 2015). Nessa perspetiva, o corpo pode ser compreendido como um 

sistema de memória implícita — uma “memória viva” — que armazena não apenas 

eventos, mas estruturas afetivas profundas (Fogel, 2009; Siegel, 2010). 

Essa conceção encontra ainda ressonância em saberes ancestrais e práticas 

espirituais como o Yoga, a Medicina Tradicional Chinesa, o Xamanismo, o Healing e as 

terapias vibracionais, nas quais o corpo é reconhecido como expressão direta da alma 

(Steiner, 2006; Pristed, 2019). 

Ao compreendermos o corpo como um universo vivo e integrado, abrimos espaço 

para uma nova consciência sobre o cuidar, o educar e o curar — não apenas como 

práticas externas, mas como movimentos internos de reconexão com a totalidade que 

somos.                                                               

O corpo físico, enquanto expressão concreta da existência humana, é formado por 

estruturas moleculares organizadas em sistemas complexos e interdependentes. 

Hidrogénio (H), carbono (C), azoto/nitrogénio (N) e oxigénio (O) são os quatro elementos 

químicos que compõem aproximadamente 96% da massa do corpo humano (Alberts et 

al., 2010). Esses átomos formam moléculas orgânicas fundamentais — como proteínas, 

lípidos, hidratos de carbono e ácidos nucleicos — que sustentam a vida celular e os 

processos fisiológicos. 

Do ponto de vista simbólico, esses quatro elementos químicos guardam relação 

direta com os quatro elementos arquetípicos da natureza — água, terra, fogo e ar — 

presentes em diversas tradições filosóficas, espirituais, religiosas e terapêuticas (Jung, 

1964; Capra, 1996; Wilber, 2000). A água, símbolo das emoções e da fluidez, 

corresponde ao hidrogénio e ao oxigénio; a terra, símbolo da estabilidade e da matéria, 

corresponde ao carbono; o ar, relacionado ao movimento e à respiração, também se 

associa ao oxigénio e ao azoto; e o fogo, princípio da energia e da transformação, 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

manifesta-se nos processos metabólicos e bioenergéticos que ocorrem no corpo 

humano. 

Essa correlação não é meramente metafórica. Ela aponta para uma visão 

integrativa, onde a biologia molecular e a sabedoria ancestral dialogam, revelando o 

corpo como síntese da natureza em movimento — uma perspetiva já explorada por 

diversos autores (Capra, 1996; Goswami, 2000; Wilber, 2000), constituído pelos 

mesmos elementos que formam rios, montanhas, florestas e estrelas. Tal compreensão 

reforça a ideia de que somos natureza — talvez a parte mais dissociada dela na cultura 

contemporânea, mas ainda assim profundamente enraizada nos seus ciclos, ritmos e 

substâncias. 

O corpo físico humano é, portanto, um sistema dinâmico e altamente organizado: 

átomos ligam-se formando moléculas → moléculas agrupam-se formando células → 

células organizam-se em tecidos → tecidos estruturam os órgãos → os órgãos 

compõem sistemas → e os sistemas integram o organismo como um todo. Essa cadeia 

de inter-relações revela uma estrutura de complexidade crescente, mas também uma 

interdependência absoluta entre as partes, característica típica dos sistemas vivos 

(Capra, 1996). 

Cada célula do corpo carrega a memória da totalidade. A composição atómica que 

forma os ossos, o sangue e os neurónios é a mesma que forma os elementos da crosta 

terrestre e da atmosfera. Do ponto de vista da física moderna, não há separação 

absoluta entre matéria e energia — tudo vibra em determinada frequência, e essa 

vibração organiza a matéria que chamamos corpo (Capra, 1996; Goswami, 2000). Isso 

convida-nos a considerar que, mesmo na sua densidade aparente, o corpo é também 

um campo de energia condensada e inteligência biológica. 

A tabela periódica, que organiza os elementos conhecidos da matéria, mostra que 

as diferenças entre os materiais do universo derivam do número de protões e neutrões 

nos átomos que os compõem. Esse princípio, aparentemente técnico, revela uma chave 

essencial: a complexidade do mundo material nasce de variações quantitativas em 

estruturas básicas universais. Somos feitos do mesmo pó estelar — uma ideia que a 

astrofísica moderna reforça (Tyson, 2017) e que também encontra eco em visões 

integrativas do cosmos e do ser humano (Capra, 1996; Wilber, 2000). 

Dessa forma, compreender o corpo físico é compreender a vida na sua dimensão 

biológica, energética e simbólica. O corpo é, ao mesmo tempo, um campo de forças 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

bioquímicas e um templo sensível, onde os elementos da natureza se reúnem para 

sustentar a experiência humana. 

Assim, compreender o corpo físico é reconhecer que a vida material e a vida 

espiritual são expressões de uma mesma energia vital — princípio que nos conduz à 

dimensão etérica, onde essa força se manifesta como matriz da consciência e da 

vitalidade humana. Como expressa a tradição bantu no conceito de “Nkisi – forças da 

natureza” (Santos, 2008), o corpo pode ser visto como um “templo de forças vivas”, onde 

a matéria é habitada pelo espírito, e a forma serve como instrumento da consciência. 

Essa imagem reforça a noção de que o corpo não é apenas um objeto biológico, mas 

também um portal vivo entre o visível e o invisível, o físico e o espiritual, o terreno e o 

cósmico.                          

 

2. O CORPO ETÉRICO COMO MATRIZ VITAL 

A tradição científica moderna, estruturada sobre métodos empíricos e evidências 

materiais, ainda não reconhece oficialmente a existência do corpo etérico como entidade 

mensurável. No entanto, diversos campos do saber — como o Ayurveda, a Medicina 

Tradicional Chinesa, a Antroposofia, o Espiritismo e abordagens contemporâneas de 

física quântica — oferecem perspectivas complementares, nas quais esse corpo sutil é 

compreendido como uma dimensão organizadora da vida, uma matriz energética e 

vibracional que sustenta, vitaliza e conecta o corpo físico aos campos mais sutis da 

consciência (Ubaldi, 1996; Chopra, 2001; Powell, 2002; Steiner, 2006). 

Conhecido também como “corpo vital” ou “duplo etérico”, o corpo etérico atua 

como uma ponte dinâmica entre o visível e o invisível, o biológico e o energético, sendo 

responsável pela distribuição do fluido vital — energia organizadora da vida — por todo 

o organismo. Na Antroposofia, Rudolf Steiner descreve essa estrutura como a base dos 

processos de crescimento, regeneração e coesão funcional do corpo físico (Steiner, 

2006). Na Ayurveda, ele é associado ao elemento Akasha (éter), o mais sutil dos cinco 

elementos, relacionado ao espaço, ao som e à vibração primordial (Lad, 2001). 

A pesquisadora Isis Pristed (2019), ao propor uma anatomia energética em sua 

obra Caminhos entre o invisível e o visível, expõe que o corpo etérico surge antes 

mesmo da formação física do embrião, na fase da concepção, mantendo-se interligado 

ao corpo físico até a morte. Segundo ela, esse corpo sutil abriga uma vasta rede de 

centros e canais energéticos: sete chakras principais, 21 chakras secundários, cerca de 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

50 pontos de emissão e recepção, além de oito correntes etéricas. Essa rede funciona 

como um sistema de comunicação entre a consciência e os múltiplos níveis da 

existência, canalizando energia e informação entre o mundo visível e os campos não 

físicos. 

Do ponto de vista espiritualista, autores como Pietro Ubaldi (1996) e André Luiz 

(psicografado por Xavier, 2006) descrevem o corpo etérico como elo entre o espírito e 

a matéria, constituído por uma substância sutil denominada fluido cósmico universal — 

matéria-prima da criação, de onde se originam todas as formas vivas.  

É no corpo etérico que se assenta a sensibilidade fluídica, permitindo ao ser 

humano captar impressões do ambiente, das pessoas e das dimensões invisíveis que 

o rodeiam (Ubaldi, 1996) 

Essa compreensão conecta-se à noção de interdependência vibracional, presente 

em diferentes sabedorias ancestrais, abordagens integrativas e, mais recentemente, em 

interpretações da física quântica, que reconhecem a energia como base fundamental 

da realidade (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001). A energia, em seu estado 

mais puro, é vibração — movimento dinâmico — e cada ser vibra em uma determinada 

frequência, que define sua interação com o mundo e com os outros. Nessa lógica, 1. 

energia é a substância fundamental do universo, 2. vibração é o movimento da energia 

em ação e 3. frequência é o padrão estável dessa vibração, que determina a qualidade 

da nossa conexão com o universo. 

O corpo etérico, portanto, é moldado por pensamentos, intenções e emoções, 

funcionando como um campo sensível de registro e transmissão energética. Cada 

criação mental imprime uma marca vibracional nesse campo, afetando tanto a saúde 

quanto o ambiente. Como afirma Jacobson Trovão (2020), “O pensamento é uma força 

moldadora: ele imprime no fluido cósmico as marcas da nossa frequência interna, 

deixando vestígios nos lugares por onde passamos e nas pessoas com quem nos 

conectamos.” 

A mente superior, nesse contexto, atua como um “QR Code energético”, 

decodificando a vibração do ser e conectando-o às frequências correspondentes do 

cosmos. Essa leitura é contínua — por ela atraímos experiências e conexões que 

ressoam com nosso campo vibracional (Capra, 1996; Goswami, 2000). 

A medicina integrativa e a neurociência contemporânea vêm corroborando essas 

visões de forma crescente. Pesquisas sobre campos eletromagnéticos humanos e 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

interações psicoemocionais têm demonstrado que experiências afetivas e cognitivas 

alteram o campo bioenergético, influenciando diretamente o funcionamento celular, os 

padrões hormonais e os mecanismos de autorregulação do organismo (Capra, 1996; 

Goswami, 2000; Chopra, 2001). 

Diante disso, práticas como Reiki, Healing, meditação, dançaterapia, respiração 

consciente e o toque terapêutico têm se mostrado eficazes para fortalecer, limpar e 

harmonizar o corpo etérico — promovendo um realinhamento vibracional que favorece 

a saúde integral. (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001; Pristed, 2019). 

Ao reconhecermos o corpo etérico como uma matriz viva da consciência 

encarnada — elo sutil entre mente, emoção e realidade física (Wilber, 2000; Steiner, 

2006) — ampliamos a compreensão da saúde para além da dimensão biológica. A partir 

dessa perspectiva, a cura não se limita à ausência de sintomas, mas manifesta-se como 

um processo de realinhamento vibracional da totalidade do ser — visível e invisível, 

físico e energético, racional e intuitivo. 

E é justamente por ser campo de registro e expressão dos afetos que o corpo 

etérico se conecta diretamente ao corpo emocional, com o qual compartilha impressões, 

memórias e padrões de resposta. Assim, a próxima dimensão do nosso estudo nos 

convida a mergulhar nas paisagens do sentir: o corpo emocional. 

 

3. O CORPO EMOCIONAL COMO CAMPO DE AFETOS E TRANSFORMAÇÃO 

INTERIOR 

Se o corpo físico manifesta a densidade da existência e o corpo etérico organiza 

a vida em sua vibração vital, é no corpo emocional que residem os afetos, as memórias 

emocionais e os padrões relacionais que moldam nossa forma de estar no mundo 

(Damásio, 2004; Siegel, 2010). Esta dimensão, profundamente subjetiva, é responsável 

por registrar e processar as experiências afetivas que atravessam a vida — sejam elas 

agradáveis ou traumáticas. 

O corpo emocional, também conhecido em algumas tradições como corpo astral, 

funciona como um campo vibrátil onde as emoções circulam, se acumulam e interagem 

com os demais níveis da estrutura multidimensional do ser. Trata-se de um corpo em 

constante movimento, sujeito às oscilações do desejo, do medo, da alegria, da raiva, da 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

culpa e de todos os matizes que compõem a vida emocional humana (Ubaldi, 1996; 

Wilber, 2000; Steiner, 2006). 

Essa camada sutil é moldada tanto por vivências imediatas quanto por memórias 

emocionais profundas — muitas vezes inconscientes — que se estruturam desde a 

infância ou até antes, como propõem abordagens transgeracionais e espirituais (Jung, 

1988). A psicossomática, a neurociência afetiva e a psicanálise já demonstraram que 

essas memórias não apenas residem na mente, mas se expressam no corpo, formando 

padrões de resposta que afetam a saúde, os relacionamentos e a maneira como 

interpretamos a realidade (Damásio, 2004; van der Kolk, 2015). 

Nesse contexto, destaca-se também o Focusing, abordagem desenvolvida por 

Eugene Gendlin (1978), que propõe a escuta de um saber implícito no corpo — aquilo 

que ele denominou felt sense, ou “sensação sentida”. Trata-se de um processo de 

atenção gentil e progressiva ao campo interno, permitindo que emoções não totalmente 

nomeadas ou compreendidas revelem seus significados por meio de uma linguagem 

corporal subtil, pré-verbal e transformadora. Ao invés de interpretar ou controlar as 

emoções, o Focusing convida à presença com o que está vivo no corpo, favorecendo 

insights orgânicos e mudanças duradouras. Nesse sentido, o corpo emocional é 

reconhecido não apenas como reativo, mas como um lugar de sabedoria silenciosa, 

onde a consciência pode florescer por meio do acolhimento compassivo e da escuta 

encarnada.  

Como campo de interação entre o mundo interno e externo, o corpo emocional 

tem papel fundamental na construção da identidade, na forma como nos percebemos e 

como nos vinculamos. Ele carrega não apenas nossas emoções pessoais, mas também 

registros coletivos, familiares e culturais que influenciam nossa sensibilidade e 

comportamento. “Não somos apenas o que sentimos, mas também o que herdamos 

sentir”, diria poeticamente a fenomenologia da emoção (Merleau-Ponty, 1994). 

Nessa perspectiva, o corpo emocional é também um território de cura. A escuta 

profunda das emoções, a reestruturação de vivências traumáticas e o acolhimento das 

próprias sombras emocionais são caminhos possíveis para reintegrar partes 

fragmentadas do ser. Abordagens terapêuticas como a TRG, o Focusing, a constelação 

familiar, a terapia corporal, entre outras, reconhecem esse campo como essencial no 

processo de transformação psíquica e espiritual. Como afirma Gendlin (1996), em seu 

trabalho sobre Focusing, as emoções carregam uma inteligência própria, que quando 

escutada, conduz a insights orgânicos e mudanças duradouras.  



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

Nesse sentido, o corpo emocional pode ser compreendido como um espaço de 

mediação entre o sofrimento e a consciência — entre o que sentimos e o que podemos 

curar (Fosha, 2000; Siegel, 2010). 

Conforme as reflexões acima e à luz de estudos contemporâneos que exploram a 

interação entre emoção, corpo e energia (Fosha, 2000; Damásio, 2004; Siegel, 2010), 

o corpo emocional é entendido como um campo sensível e permeável às influências 

externas — vibrações de ambientes, pessoas e acontecimentos. Assim, o cultivo da 

presença, da respiração consciente e da auto-observação emocional torna-se essencial 

para manter esse campo limpo, nutrido e alinhado. As emoções não são “erros” do 

sistema, mas mensagens vivas que revelam necessidades não atendidas, feridas não 

integradas ou desejos profundos da alma. 

Como podemos perceber a partir dessa perspectiva integrativa, ampliar a 

consciência sobre o corpo emocional implica reconhecer que não somos apenas 

reativos ao que nos acontece, mas cocriadores dos estados que habitamos (Wilber, 

2000; Steiner, 2006). Essa compreensão convida a uma nova ética emocional — uma 

ecologia interna que acolhe, transforma e liberta. Quando nos responsabilizamos pelas 

nossas emoções, recuperamos o poder de escolher como nos posicionar diante da vida, 

rompendo com ciclos repetitivos de dor e cultivando estados de maior presença, 

compaixão e inteireza. 

 

4. O CORPO MENTAL COMO DIMENSÃO DE SÍNTESE E INTEGRAÇÃO DA 

CONSCIÊNCIA 

A expressão do coração protege e reverbera infinitamente — Isis Pristed (2019, p. 54) 

O corpo mental representa uma dimensão mais sutil e estruturante da anatomia 

energética humana, responsável pela organização dos pensamentos, crenças, imagens 

mentais e padrões cognitivos que moldam a forma como percebemos e interpretamos 

a realidade. Segundo Pristed (2019), trata-se de um campo vibracional que interage 

simultaneamente com os conteúdos emocionais do corpo astral e com níveis mais 

elevados da consciência, incluindo a intuição, a visão simbólica e estados ampliados de 

espiritualidade. Essa compreensão sugere que o corpo mental funciona como matriz de 

coerência entre pensamento, emoção e consciência superior. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

Isis Pristed (2019) descreve o corpo mental como um campo de circulação 

energética que se manifesta predominantemente ao redor da cabeça, irradiando-se 

também para o plexo solar e o chakra cardíaco. A autora utiliza a metáfora do “lago 

espelhado” para representar o centro da cabeça — um espaço simbólico onde se 

refletem informações provenientes das múltiplas dimensões da consciência. Essa 

imagem remete à integração entre o pensamento lógico, associado à glândula pituitária, 

e o pensamento intuitivo, relacionado à glândula pineal, revelando uma inteligência não 

dual que sintetiza razão e intuição num único movimento de consciência. 

Do ponto de vista da neurociência contemporânea, essa visão encontra paralelos 

em investigações sobre estados cerebrais associados à meditação, intuição e 

criatividade. Pesquisas de Davidson et al., (2003) e Newberg & Waldman (2010) 

evidenciam que práticas contemplativas promovem mudanças funcionais e estruturais 

em áreas como o córtex pré-frontal, o tálamo e o sistema límbico, promovendo maior 

autorregulação emocional e clareza cognitiva. Embora ainda pouco compreendida pela 

ciência convencional, a glândula pineal tem sido associada, em tradições espirituais, a 

estados de percepção ampliada — movimento interpretado por Dispenza (2017) como 

parte de um processo de neuroplasticidade espiritual. 

A glândula pineal, tradicionalmente entendida como o “terceiro olho”, é descrita 

por Pristed (2019) como ponto de convergência entre as dimensões visíveis e invisíveis 

da consciência. Para a autora, a pineal funciona como antena sensível à luz e às 

frequências sutis, desempenhando papel integrador entre os hemisférios cerebrais e 

facilitando a recepção e decodificação de conteúdos intuitivos. A energia desse centro 

dialoga com o “lago de espelhos” da cabeça, onde razão e intuição se encontram para 

formar uma visão ampliada da realidade. 

No ápice dessa estrutura energética encontra-se o chakra coronário, cuja 

configuração interna espelha as doze subdivisões do coração. Esse centro conecta o 

indivíduo à Fonte — princípio superior de consciência — não para negar a experiência 

terrena, mas para iluminá-la com sentido e orientação. Segundo Pristed (2019), essa 

ligação com a Fonte é profundamente singular e não se submete a dogmas externos; 

nasce do silêncio interior e da escuta da própria espiritualidade. 

Na psicologia integrativa, especialmente nas tradições da Psicossíntese 

(Assagioli, 2008) e da Psicologia Transpessoal (Wilber, 2000), o corpo mental é 

compreendido como domínio onde se constroem identidades, crenças e imagens 

internas que orientam comportamentos e significações. Trata-se de um campo dinâmico 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

que organiza pensamentos, processa memórias e projeta possibilidades futuras. A 

qualidade das imagens mentais e das crenças estruturadas nesse campo determina o 

tom vibracional que se estende aos corpos emocionais e físico, influenciando 

diretamente a experiência vivida. 

A física quântica, ao descrever a realidade como um conjunto de campos de 

probabilidade, oferece pano de fundo conceitual que permite compreender o corpo 

mental como espaço de colapso de possibilidades: é na mente que interpretamos, 

escolhemos e atribuímos significado. Para Goswami (2000), a consciência é a base da 

existência, o que sugere que os padrões mentais moldam diretamente a experiência 

vivida — argumento compatível com a ideia de que o corpo mental influencia o estado 

vibracional do ser. 

Pristed (2019) diferencia emoção — movimento energético repetitivo e denso, 

frequentemente centrado no plexo solar — de sentimento, entendido como fluxo 

vibracional sutil ligado ao crescimento e à expansão pelo coração. Essa distinção 

reforça que o corpo mental não se opõe ao sentir; quando alinhado, funciona como canal 

de refinamento afetivo, transformando emoções densas em compreensão, sabedoria e 

presença. O coração, nesse contexto, é descrito como base do “esqueleto mental”, 

responsável por transmutar energias densas que, após refinadas, se expressam pela 

garganta e são discernidas pela glândula pineal. Essa visão encontra ressonância em 

estudos do HeartMath Institute (McCraty et al., 2015b), que identificam o coração como 

centro de inteligência que modula processos mentais, coerência fisiológica e estados 

emocionais. 

Com base nas reflexões acima, o corpo mental pode ser compreendido como 

espaço de síntese das polaridades internas — onde a lógica encontra a intuição, onde 

o pensamento linear se entrelaça com a visão simbólica e onde o intelecto se abre ao 

mistério. A saúde dessa dimensão depende da qualidade dos pensamentos que 

cultivamos, da clareza das intenções que orientam a consciência e da capacidade de 

sustentar estados de silêncio, contemplação e escuta interior. 

A meditação, como sublinham Pristed (2019), Davidson et al., (2003) e Newberg 

& Waldman  (2010), é instrumento fundamental nesse processo. Para além de técnica, 

ela representa retorno consciente à Fonte — esse centro luminoso de onde emana a 

consciência. Meditar significa restaurar a integridade do corpo mental, sintonizando-o 

com frequências elevadas de sabedoria, presença e visão interior. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

Assim, o corpo mental revela-se não apenas como campo de pensamentos, mas 

como ponte viva entre o visível e o invisível, entre o conhecido e o mistério. Ao 

cuidarmos das imagens internas, das crenças que estruturamos e da qualidade da 

energia mental que cultivamos, desencadeamos uma reorganização vibracional 

profunda — processo que impulsiona a jornada de autoconhecimento, a evolução do 

ser e a expansão espiritual. 

 

5. O CORPO ESPIRITUAL – INTEGRAÇÃO COM A FONTE E O CAMPO 

UNIFICADO DA CONSCIÊNCIA 

A dimensão espiritual do ser humano constitui o campo mais sutil, abrangente e 

silencioso da experiência existencial. Trata-se de uma instância que transcende 

crenças, filiações religiosas ou estruturas dogmáticas, manifestando-se como um 

estado de presença ampliada, alinhamento vibracional e integração com aquilo que 

muitas tradições denominam Fonte. Nesta abordagem, espiritualidade é compreendida 

como “a ressonância do divino da Fonte e da natureza em nós” (Pristed, 2019, p. 70), 

uma inteligência amorosa e silenciosa que pulsa no íntimo do ser (Wilber, 2000). 

No corpo espiritual, a energia organiza-se não por estruturas densas, mas por 

padrões vibracionais que ressoam com o campo unificado da consciência. Pristed 

(2019) descreve essa frequência subtil como uma identidade vibracional única — 

percebida nos sistemas da aura, no sangue, nos ossos e nas células. Tal perspetiva 

dialoga com autores como Goswami (2000), Laszlo (2004), Capra (2006), que afirmam 

que a matéria, em última instância, é energia em vibração e informação em fluxo. Assim, 

o corpo espiritual atua como matriz organizadora dos corpos mais densos, orientando o 

movimento vital segundo uma lógica não linear e profundamente integrativa. 

Na prática terapêutica do healing, essa dimensão espiritual é acessada através 

da escuta profunda, do silêncio e da meditação, num movimento de entrega à própria 

essência. A meditação atua como instrumento de sintonia entre o campo energético do 

indivíduo e a sua individualidade superior, facilitando a reintegração de fragmentos 

internos e o alinhamento com a Fonte (Pristed, 2019). Esta escuta sutil passa, 

sobretudo, pelo centramento no chakra do coração — ponto de equilíbrio das 

polaridades humanas e portal da dimensão espiritual. 

Essas compreensões encontram respaldo na neurociência contemplativa, que 

demonstra como estados meditativos ativam circuitos cerebrais associados à 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

compaixão, ao bem-estar e ao sentido de unidade (Davidson & Begley, 2012; McCraty 

et al., 2015a). Assim, o corpo espiritual não é apenas uma noção metafísica, mas um 

campo de influência bioenergética e psicoemocional que interage intensamente com os 

demais corpos da estrutura humana. 

Na visão integrativa, a espiritualidade revela-se como fundamento da saúde 

ampliada. A relação com a Fonte, a centralidade do coração como eixo de equilíbrio e o 

contacto com a individualidade — instância sutil situada acima da cabeça — constituem 

pilares essenciais dessa dimensão (Pristed, 2019). Esses pilares não apenas sustentam 

processos de cura profunda, como também orientam o ser humano a viver de forma 

mais enraizada, sensível e alinhada com o movimento intrínseco da própria existência 

(Wilber, 2000; Assagioli, 2008). 

Ao reconhecer que “a energia de cada um é soberana e deve seguir o movimento 

intrínseco do ser, com as suas particularidades, a sua integridade e a sua autoridade 

interna” (Pristed, 2019, p. 70), esta perspetiva convida a uma espiritualidade encarnada 

— vivida no corpo, na relação, no cotidiano. Num mundo marcado por fragmentação, 

sobrecarga informacional e desconexão interior, a reconexão com o corpo espiritual 

emerge como gesto fundamental de lembrança e cura. 

A espiritualidade, nesse sentido, não é um fim, mas um campo de integração: une 

o visível e o invisível, o físico e o não físico, o eu e o cosmos. É neste campo que ocorre 

o verdadeiro salto quântico da consciência — reconhecer-se como parte de um universo 

vivo, pulsante e interligado, onde cada ser vibra como uma nota singular que contribui 

para a harmonia do todo. Assim, o corpo espiritual constitui-se como dimensão central 

na jornada de autoconhecimento, evolução do ser e expansão espiritual. 

                                                                                                                                                            

III. TRG COMO TECNOLOGIA DE INTEGRAÇÃO MULTIDIMENSIONAL DOS 

CORPOS 

A TRG é habitualmente compreendida como uma abordagem voltada à 

reorganização emocional. Os estudos existentes descrevem sobretudo a sua atuação 

sobre camadas profundas da memória emocional e corporal, estruturada pelos cinco 

protocolos — cronológico, somático, temático, futuro e de potencialização — (Oliveira 

et al., 2024; Pereira et al., 2024). A reflexão desenvolvida neste artigo, porém, considera 

que processos de reorganização emocional frequentemente dialogam com camadas 

físicas, energéticas, cognitivas e espirituais do ser. Nesse horizonte, torna-se possível 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

sugerir que intervenções como a TRG — embora formuladas a partir do âmbito 

emocional — possam, em determinados contextos clínicos e sob uma perspetiva 

integrativa, repercutir noutras dimensões da experiência humana, abrindo espaço para 

compreendê-la como tecnologia terapêutica com alcance que pode atravessar múltiplos 

níveis da experiência humana. 

A educação emocional — entendida como um processo contínuo de alfabetização 

afetiva, escuta interna e reconciliação entre estados emocionais — constitui um pilar da 

saúde integral e da maturidade psíquica. Em um tempo marcado pelo stresse crónico, 

pela vulnerabilidade afetiva e pela crescente desconexão interior, práticas que 

favoreçam a autorregulação e a reconexão com o sentir tornam-se especialmente 

relevantes (Damásio, 2004; Siegel, 2010). Nesse cenário, a TRG encontra um terreno 

significativo de aplicação: ainda que amplamente reconhecida pela sua eficácia no 

domínio emocional, algumas descrições clínicas e reflexões teóricas sugerem que o 

processo de reorganização emocional promovido pela técnica pode articular-se com 

movimentos mais amplos do corpo, da energia, da mente e da consciência. Tal hipótese 

— aqui considerada em perspetiva exploratória — abre espaço para situar a TRG como 

uma prática com potencial efeito multidimensional, cuja compreensão ainda demanda 

investigação sistemática. 

Nesse enquadramento, os cinco protocolos da TRG — cronológico, somático, 

temático, futuro e de potencialização — podem ser compreendidos como vias distintas 

de reorganização da memória, do corpo e da energia. Cada um deles parece incidir 

sobre densidades específicas do ser: o protocolo somático tenderia a atuar sobre a 

informação inscrita no corpo físico; o cronológico e o temático poderiam favorecer a 

reestruturação de padrões emocionais e narrativas internas; o protocolo de futuro 

sugeriria um impacto mais direto sobre o campo mental e intencional; e o de 

potencialização abriria espaço para níveis mais subtis de presença, coerência e 

perceção, frequentemente associados a experiências de natureza espiritual. Embora 

tais interpretações permaneçam no domínio das possibilidades teóricas, podem ser 

tomadas como hipóteses interpretativas que delineiam um horizonte fértil para pensar a 

TRG para além do seu enquadramento inicial, articulando-a com modelos que 

reconhecem a complexidade multidimensional da experiência humana. 

Do ponto de vista neurobiológico, embora autores como Damásio (2004) e Siegel 

(2009) não abordem a TRG, as suas contribuições sobre neuroplasticidade, integração 

mente-corpo e reorganização afetiva oferecem um enquadramento teórico útil para 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

compreender como processos de reprocessamento emocional — semelhantes aos 

mobilizados pela TRG — podem favorecer a criação de novas conexões neuronais e a 

emergência de respostas mais adaptativas. De modo análogo, a teoria polivagal de 

Porges (2011), ainda que não faça referência à técnica, permite contextualizar a forma 

como intervenções que promovem segurança interna e autorregulação podem repercutir 

no sistema nervoso autónomo, ampliando a capacidade relacional e sustentando 

estados de maior equilíbrio fisiológico. Este conjunto de perspetivas não explica a TRG, 

mas fornece um horizonte conceitual que ajuda a situar, de forma exploratória, alguns 

dos fenómenos clínicos observados em práticas de reprocessamento emocional. 

No que se refere às dimensões energéticas, obras como a de Pristed (2019), 

dedicadas à compreensão de campos subtis e da organização vibracional do corpo, não 

descrevem a TRG, mas oferecem referenciais úteis para interpretar certos relatos 

clínicos em que clientes mencionam sensações de alívio, “limpeza” ou maior circulação 

energética após o reprocessamento emocional. A partir desse enquadramento, torna-se 

possível considerar — ainda em plano conceptual — que intervenções como a TRG 

possam, em alguns casos, mobilizar conteúdos densificados e favorecer estados 

subjetivos de maior coerência vibracional. Trata-se de uma possibilidade teórica que 

permanece aberta ao diálogo entre clínica, experiência e investigação futura. 

Na dimensão emocional, a TRG exerce alguns dos seus efeitos mais evidentes: 

reorganiza padrões afetivos, reestrutura impressões profundas e devolve ao indivíduo a 

capacidade de sentir com presença, sem colapsar ou dissociar. Emoções reprimidas ou 

congeladas tornam-se acessíveis e integráveis, favorecendo estados de maior clareza, 

leveza e liberdade interna. Estudos recentes apontam para a remissão significativa de 

sintomas como ansiedade, depressão, fobias, baixa autoestima e ideação suicida após 

ciclos consistentes de sessões (Oliveira et al., 2024). 

No plano mental, alguns relatos clínicos indicam que processos de clarificação 

interna e reorganização cognitiva podem emergir ao longo do trabalho terapêutico com 

a TRG. Esses movimentos, quando observados, dialogam conceitualmente com 

perspetivas como as de Wilber (2000) e Steiner (2006), que discutem a integração entre 

razão, intuição e camadas mais amplas da consciência. Embora tais autores não façam 

referência à TRG, as suas propostas oferecem um horizonte interpretativo fecundo para 

pensar como determinadas práticas terapêuticas — ao promoverem maior coerência 

emocional e sensorial — podem abrir espaço para reorganizações cognitivas mais 

amplas. Assim, a articulação entre estes referenciais funciona aqui como suporte teórico 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

para compreender transformações subjetivas descritas em alguns processos clínicos, 

sem implicar correspondência direta entre as abordagens. 

Por fim, no que diz respeito ao corpo espiritual, diferentes abordagens integrativas 

apontam que, quando as dimensões física, emocional e mental se reorganizam de forma 

mais harmoniosa, podem emergir estados de presença silenciosa, expansão intuitiva e 

aprofundamento do sentido existencial. Tais vivências, descritas por autores como 

Wilber (2000) e Pristed (2019) no âmbito das suas reflexões sobre unidade, consciência 

e orientação interior, oferecem um referencial útil para pensar como processos 

terapêuticos que promovem coerência interna podem criar condições para experiências 

subjetivas dessa natureza. Nesta perspetiva, a espiritualidade não é entendida como 

evasão do mundo, mas como aprofundamento da experiência de si — um refinamento 

da escuta interna que possibilita o acesso a significados mais subtis e a um modo de 

consciência que se percebe em diálogo com dimensões menos visíveis da experiência 

humana. 

É nesse horizonte que a TRG pode ser situada: não como garantia de efeitos 

espirituais, mas como prática clínica que, ao favorecer reorganizações emocionais, 

cognitivas e energéticas, pode criar condições internas para que experiências de maior 

integração e sentido se tornem possíveis. Essa leitura mantém-se no campo das 

hipóteses interpretativas, alinhada com modelos que compreendem o ser humano como 

tessitura multidimensional e que reconhecem a complexidade dos processos subjetivos 

envolvidos na transformação terapêutica. Nessa perspetiva, a TRG apresenta-se como 

via potencial de reencontro com a essência — um gesto de retorno ao que, em cada 

pessoa, permanece silencioso, profundo e vivo. 

Assim, a TRG pode ser compreendida não apenas como metodologia clínica, mas 

como uma via potencial de integração multidimensional. Trata-se de uma tecnologia 

terapêutica que, ao atuar simultaneamente sobre processos de memória, corpo, energia 

e consciência, pode contribuir para que o indivíduo recupere um ritmo vital mais 

coerente — biológico, emocional, mental e espiritual — abrindo espaço para modos de 

existência vividos com maior autenticidade, presença e profundidade. 

Esta compreensão reforça a tese central deste artigo: o cuidado integral exige 

reconhecer o ser humano como totalidade viva — um campo de forças, memórias, 

energia e consciência em permanente movimento. A partir dessa perspetiva, 

intervenções como a TRG podem ser consideradas caminhos possíveis para favorecer 

o reencontro com essa unidade interna, na medida em que articulam processos 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

emocionais, corporais, cognitivos e energéticos numa mesma dinâmica de 

reorganização. 

Dessa perspetiva ampliada, torna-se possível conceber a TRG como uma 

tecnologia terapêutica com potencial multidimensional, capaz de dialogar com diferentes 

camadas da existência — corpo, emoção, mente, energia e espiritualidade — e de 

articulá-las, em certos contextos, num movimento integrado de transformação interna. 

A TRG pode ser interpretada como encarnação desse gesto sensório-conceitual que 

pensa com o corpo e reorganiza com a consciência, revelando, no próprio ato de sentir, 

um percurso de abertura e mudança. Como afirma Silva (2020, p. 17), “Nada que se 

escreva, fale, dance, experiencie está distante ou desassociado das experiências 

sensório-motoras e das elaborações conceituais conjuntamente. Trata-se de um ato 

sensório-conceitual, vivência do conceito no corpo”. À luz dessa reflexão, a TRG pode 

ser vista como expressão desse mesmo princípio: um processo no qual sentir, 

compreender e integrar deixam de operar como esferas separadas e passam a constituir 

um movimento contínuo de presença, coerência e maturação do ser — movimento que 

amplia o horizonte para pensar o cuidado integral e as dimensões profundas do 

desenvolvimento humano. 

 

IV. CONSIDERAÇÕES FINAIS  

A análise proposta neste artigo evidenciou que compreender o ser humano a partir 

de uma perspetiva multidimensional — envolvendo as dimensões física, etérica, 

emocional, mental e espiritual — amplia significativamente o campo de reflexão sobre o 

cuidado integral. Tal abordagem permite integrar contributos da neurociência, da 

psicologia integrativa e das epistemologias do sensível, oferecendo um enquadramento 

mais abrangente para pensar saúde, subjetividade e desenvolvimento humano. 

Nesse contexto, a Terapia de Reprocessamento Generativo (TRG) foi analisada 

como uma abordagem clínica que, embora tradicionalmente situada no campo 

emocional, apresenta potencial para favorecer reorganizações internas que dialogam 

com diferentes camadas da experiência humana. A literatura científica disponível, aliada 

a observações clínicas discutidas neste trabalho, sugere que a TRG pode contribuir para 

processos de integração que envolvem corpo, emoção, cognição, energia e sentido 

existencial — sem assumir, contudo, efeitos universais ou conclusões definitivas. Trata-



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

se de um campo promissor, que requer investigação empírica contínua e 

metodologicamente robusta. 

Em síntese, o artigo procurou demonstrar que práticas terapêuticas que valorizam 

o corpo como lugar de expressão e transformação podem desempenhar papel relevante 

na educação emocional e no cuidado em saúde. Reconhecer o ser humano como 

totalidade dinâmica implica considerar não apenas sintomas e funções, mas também 

experiências, significados e processos de integração interna. 

Espera-se que esta reflexão contribua para ampliar o diálogo entre ciência, prática 

clínica e abordagens integrativas, favorecendo uma compreensão mais complexa e 

humanizada dos processos de cura e desenvolvimento. 

Que esta escrita-corpo possa servir como gesto de abertura. 

Como quem dança com a vida, sabendo que dançar é escutar. 

Como quem caminha com o invisível, sentindo que algo maior também nos 

acompanha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

BODY–UNIVERSE AND GENERATIVE REPROCESSING THERAPY: 

PATHWAYS TO THE MULTIDIMENSIONAL INTEGRATION OF THE HUMAN 

BEING 

Roseli Paraguassu dos Santos 

MAZA Emotional Consultancy / Independent TRG Therapist 

Correspondence email: contato.roseliparaguassu@gmail.com  

 

ABSTRACT 

This review article proposes an expanded reading of the human being as a body–

universe, questioning fragmented views that separate body, mind, emotion, energy and 

spirituality. Through a transdisciplinary dialogue, the text investigates how Generative 

Reprocessing Therapy (TRG) can be understood as a therapeutic technology for the 

multidimensional integration of bodies — physical, etheric, emotional, mental and 

spiritual. Methodologically, this is a narrative review of a theoretical and reflective nature, 

articulating contributions from affective neuroscience, integrative psychology, 

epistemologies of the sensitive, energetic practices, and recent literature on TRG. The 

central objective is to synthesise and reinterpret this body of knowledge, offering a 

consolidated perspective that allows the body to be understood as a gateway to 

consciousness and applied emotional education. The article explores the different 

dimensions of the body, understanding them as interconnected fields of memory, affect, 

energy and meaning, and, from this standpoint, analyses TRG and its five protocols as a 

practice that reorganises emotional memories, regulates the nervous system, 

harmonises the energetic field and fosters states of presence and an expanded sense 

of existential meaning. It is concluded that conceiving TRG as a technology for the 

multidimensional integration of bodies opens fertile pathways towards a model of health 

care that recognises the person as a living totality in constant movement. At the same 

time, the need for future investigations that further deepen, empirically explore and 

expand the hypotheses outlined here is emphasised. 

Keywords: multidimensional body; emotional education; spirituality; integral health; 

consciousness. 

 

 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

I. INTRODUCTION 

The understanding of the human being — as traditionally conceived by the 

biomedical sciences — has been marked by a dualistic approach that fragments mind 

and body as separate instances. However, important contributions from neuroscience — 

which demonstrate the integration between emotion and cognition (Damasio, 1994; 

Immordino-Yang, 2015) — from psychosomatics, by revealing the impact of early 

emotional experiences on the regulation of the nervous system (Van der Kolk, 2015; 

Schore, 2019), and from integrative psychology, which proposes a relational and 

experiential approach to the self (Fosha, 2000; Siegel, 2009) — challenge this paradigm, 

showing that emotions, thoughts and physiological states are deeply intertwined and 

operate in an integrated and dynamic manner. 

In this context, studies and practices grounded in transdisciplinary approaches 

have expanded, recognising the human being as a complex and multidimensional 

system, composed of different layers or bodies — physical, etheric, emotional, mental 

and spiritual — in reciprocal interaction (Wilber, 2000; Goswami, 2000; Schlitz et al., 

2007; Pristed, 2019). Although this perspective still occupies a marginal position within 

conventional epistemologies, it finds growing support in fields such as transpersonal 

psychology (Varela et al., 2017), behavioural epigenetics (Lipton, 2021), integrative 

therapies (Josipovic, 2020) and international research on expanded states of 

consciousness (Schlitz et al., 2007), opening space for a broader dialogue between 

science, subjectivity and spirituality. 

Starting from the body as a sensitive and living interface between inner experience 

and the external world, this article proposes an understanding of the multidimensional 

structure of being as a key to integral care. Within this horizon, emotional education 

ceases to be conceived as a merely abstract concept and comes to assume the status 

of a concrete practice of self-knowledge, self-regulation and reconnection with one’s own 

inner essence (Gendlin, 1996; Pristed, 2019). 

It is precisely at this point that Generative Reprocessing Therapy (TRG), created 

by Jair Soares dos Santos and developed at the Brazilian Institute for the Training of 

Therapists (IBFT), becomes central to this discussion. Structured around five protocols 

— chronological, somatic, thematic, future-oriented and potentiation — TRG integrates 

contributions from affective neuroscience, body-based psychotherapy and energy 

psychology to reorganise dysfunctional emotional patterns, reactivate internal resources 

and facilitate processes of deep transformation (Oliveira et al., 2024; Pereira et al., 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

2024). Although widely recognised for its effectiveness in the emotional field, clinical 

experience has revealed that its effects go beyond this layer, suggesting an influence 

across different levels of human experience. 

Thus, the purpose of this article is to explore the body as a gateway to the multiple 

dimensions of being, articulating emotional education, the foundations of subtle anatomy 

and the contribution of TRG as a therapeutic technology capable of fostering processes 

of multidimensional integration. From this perspective, the body is understood as a living 

field — biological, energetic, symbolic and spiritual — within which movements of 

consciousness, healing and transformation are inscribed (Wilber, 2000; Schlitz et al., 

2007; Pristed, 2019). 

 

II. THE DIFFERENT DIMENSIONS OF THE BODY 

1. THE PHYSICAL BODY AS A SENSITIVE UNIVERSE AND ITS BIOCHEMICAL 

FOUNDATIONS 

Throughout the history of Western thought, the body has often been reduced to 

the condition of a biological machine — a mere support for the mind or an instrument to 

be disciplined by reason. This mechanistic view, inherited from the Cartesian paradigm, 

fragmented knowledge about the human being and promoted a split between body, 

emotion and consciousness (Foucault, 1979; Capra, 1996). 

However, in recent decades, several contemporary currents — both within the 

sciences and in integrative therapeutic practices — have recovered a more expansive 

view of the body: not as an object, but as a subject, a living presence and an essential 

dimension of human experience. Bittencourt and Setenta (2005) affirm that “body and 

culture are intertwined, since it is in the body that the processes which transform 

information into communication are first organised.” 

Based on the concept of corponectivity proposed by Rengel (2007), which 

understands the human being as an indivisible unity of body–mind–emotion–reason–

sensation, this article advances the hypothesis that the body is, in its essence, a sensitive 

universe — a living field of perception and expression, in which emotions, memories, 

thoughts and energetic flows intertwine, composing an integral and dynamic human 

experience. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

From this premise, it becomes possible to reflect on the importance of recognising 

ourselves through the lens of a holistic worldview, in which body and consciousness are 

not separate entities, but simultaneous expressions of the same vibrational reality. This 

perspective is not merely philosophical or spiritual; rather, it refers to a natural 

immanence, in which the human being is an active and integrated part of the universe 

they inhabit (Varela et al., 2017; Lipton, 2021). 

Within the biochemical complexity of life, the body is the space where experience 

becomes most intimately embodied. In it, neurosensory and emotional processes 

intertwine, translating into cells, sensations and subtle movements — a living interface 

between mind, emotion and physical reality (Damasio, 2004; Fogel, 2009). Silva (2020, 

p. 24) offers profound reflections that resonate with the proposal of this work: 

The body is culture itself. The body is nature itself. The body is the connection 

between orum, sky, and aye, earth. The body is where dance happens. Allowing the 

various definitions of the body to remain provisional and/or in movement enables us to 

perceive the body as constant knowledge — a complex system of subjectivity, objectivity 

and spirituality in reciprocal crossings of body and culture, manifesting their histories, 

memories and capacities to reshape their contexts. 

It may be added that it is through the body that we express ourselves in the world 

— within it dwell and manifest our thoughts, feelings, attitudes and ways of being. The 

body reveals, rather than merely represents, who we are in essence (Gendlin, 1978). 

The body that sustains us does not merely react to the environment: it feels it, 

interprets it and translates it into its own language — sometimes silent, sometimes 

symptomatic, but always endowed with meaning (Levine, 1997; van der Kolk, 2014). 

Silva (2020, p. 32) reinforces this point by stating: 

Relationship with the world and connection with nature are principles of life. They 

act together, as a notion of constancy, constructions that set life in motion. Ancestry and 

nature outline the body as connected in the very fact of existence, in relation to the 

diversity that forms part of the construction of the body that feels the world. The body 

dances, intertwines in actions, joins together to remain alive. The forces of nature need 

to be connected to have life. 

Contemporary science, especially in the fields of affective neuroscience, 

neuroplasticity and psychosomatics, indicates that emotional experiences are recorded 

in the body through neural circuits, muscular patterns, hormonal changes and 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

behavioural responses (Levine, 1997; Damasio, 2004; van der Kolk, 2015). From this 

perspective, the body can be understood as a system of implicit memory — a “living 

memory” — that stores not only events, but also deep affective structures (Fogel, 2009; 

Siegel, 2010). 

This conception also resonates with ancestral knowledge systems and spiritual 

practices such as Yoga, Traditional Chinese Medicine, Shamanism, Healing practices 

and vibrational therapies, in which the body is recognised as a direct expression of the 

soul (Steiner, 2006; Pristed, 2019). 

By understanding the body as a living and integrated universe, we open space for 

a new awareness of care, education and healing — not merely as external practices, but 

as inner movements of reconnection with the totality that we are. 

The physical body, as the concrete expression of human existence, is formed by 

molecular structures organised into complex and interdependent systems. Hydrogen (H), 

carbon (C), nitrogen (N) and oxygen (O) are the four chemical elements that comprise 

approximately 96% of the mass of the human body (Alberts et al., 2010). These atoms 

form fundamental organic molecules — such as proteins, lipids, carbohydrates and 

nucleic acids — which sustain cellular life and physiological processes. 

From a symbolic point of view, these four chemical elements bear a direct 

relationship to the four archetypal elements of nature — water, earth, fire and air — 

present in numerous philosophical, spiritual, religious and therapeutic traditions (Jung, 

1964; Capra, 1996; Wilber, 2000). Water, a symbol of emotions and fluidity, corresponds 

to hydrogen and oxygen; earth, a symbol of stability and matter, corresponds to carbon; 

air, related to movement and respiration, is also associated with oxygen and nitrogen; 

and fire, the principle of energy and transformation, manifests itself in the metabolic and 

bioenergetic processes that occur in the human body. 

This correlation is not merely metaphorical. It points to an integrative vision in which 

molecular biology and ancestral wisdom enter dialogue, revealing the body as a 

synthesis of nature in movement — a perspective explored by several authors (Capra, 

1996; Goswami, 2000; Wilber, 2000). The human body is constituted by the same 

elements that form rivers, mountains, forests and stars. Such an understanding 

reinforces the idea that we are nature — perhaps the part most dissociated from it in 

contemporary culture, yet still profoundly rooted in its cycles, rhythms and substances. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

The human physical body is therefore a dynamic and highly organised system: 

atoms bind to form molecules → molecules cluster to form cells → cells organise into 

tissues → tissues structure organs → organs compose systems → and systems 

integrate the organism. This chain of interrelations reveals a structure of increasing 

complexity, as well as an absolute interdependence among its parts — a characteristic 

feature of living systems (Capra, 1996). 

Each cell of the body carries the memory of the whole. The atomic composition 

that forms bones, blood and neurons is the same as that which forms the elements of 

the Earth’s crust and the atmosphere. From the perspective of modern physics, there is 

no absolute separation between matter and energy — everything vibrates at a certain 

frequency, and this vibration organises the matter we call the body (Capra, 1996; 

Goswami, 2000). This invites us to consider that, even in its apparent density, the body 

is also a field of condensed energy and biological intelligence. 

The periodic table, which organises the known elements of matter, shows that the 

differences between materials in the universe derive from the number of protons and 

neutrons in the atoms that compose them. This seemingly technical principle reveals an 

essential key: the complexity of the material world arises from quantitative variations in 

universal basic structures. We are made of the same stardust — an idea reinforced by 

modern astrophysics (Tyson, 2017) and echoed in integrative views of the cosmos and 

the human being (Capra, 1996; Wilber, 2000). 

In this way, to understand the physical body is to understand life in its biological, 

energetic and symbolic dimensions. The body is, at the same time, a field of biochemical 

forces and a sensitive temple, where the elements of nature come together to sustain 

human experience. 

Thus, to comprehend the physical body is to recognise that material life and 

spiritual life are expressions of the same vital energy — a principle that leads us to the 

etheric dimension, where this force manifests as the matrix of human consciousness and 

vitality. As expressed in the Bantu tradition through the concept of Nkisi — “forces of 

nature” (Santos, 2008) — the body can be seen as a “temple of living forces”, in which 

matter is inhabited by spirit and form serves as an instrument of consciousness. This 

image reinforces the notion that the body is not merely a biological object, but also a 

living portal between the visible and the invisible, the physical and the spiritual, the 

earthly and the cosmic. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

2. THE ETHERIC BODY AS A VITAL MATRIX 

Modern scientific tradition, structured around empirical methods and material 

evidence, has not yet officially recognised the existence of the etheric body as a 

measurable entity. Nevertheless, several fields of knowledge — such as Ayurveda, 

Traditional Chinese Medicine, Anthroposophy, Spiritism, and contemporary approaches 

to quantum physics — offer complementary perspectives in which this subtle body is 

understood as an organising dimension of life: an energetic and vibrational matrix that 

sustains, vitalises and connects the physical body to the more subtle fields of 

consciousness (Ubaldi, 1996; Chopra, 2001; Powell, 2002; Steiner, 2006). 

Also known as the “vital body” or “etheric double”, the etheric body functions as a 

dynamic bridge between the visible and the invisible, the biological and the energetic, 

and is responsible for the distribution of vital fluid — the organising energy of life — 

throughout the organism. In Anthroposophy, Rudolf Steiner describes this structure as 

the foundation of the processes of growth, regeneration and functional cohesion of the 

physical body (Steiner, 2006). In Ayurveda, it is associated with the element Akasha 

(ether), the most subtle of the five elements, related to space, sound and primordial 

vibration (Lad, 2001). 

Researcher Isis Pristed (2019), in proposing an energetic anatomy in her work 

Paths between the Invisible and the Visible, explains that the etheric body emerges even 

before the physical formation of the embryo, at the moment of conception, remaining 

interconnected with the physical body until death. According to her, this subtle body 

houses an extensive network of energetic centres and channels: seven main chakras, 

twenty-one secondary chakras, approximately fifty points of emission and reception, as 

well as eight etheric currents. This network functions as a communication system 

between consciousness and the multiple levels of existence, channelling energy and 

information between the visible world and non-physical fields. 

From a spiritualist perspective, authors such as Pietro Ubaldi (1996) and André 

Luiz (psychographed by Xavier, 2006) describe the etheric body as a link between spirit 

and matter, constituted by a subtle substance called the universal cosmic fluid — the raw 

material of creation, from which all living forms originate. It is within the etheric body that 

fluidic sensitivity is established, enabling the human being to perceive impressions from 

the environment, from other people and from the invisible dimensions that surround them 

(Ubaldi, 1996). 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

This understanding connects with the notion of vibrational interdependence, 

present in different ancestral wisdom traditions, integrative approaches and, more 

recently, in interpretations of quantum physics, which recognise energy as the 

fundamental basis of reality (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001). Energy, in its 

purest state, is vibration — dynamic movement — and each being vibrates at a particular 

frequency that defines their interaction with the world and with others. Within this 

framework: (1) energy is the fundamental substance of the universe; (2) vibration is 

energy in motion; and (3) frequency is the stable pattern of that vibration, determining 

the quality of our connection with the universe. 

The etheric body is therefore shaped by thoughts, intentions and emotions, 

functioning as a sensitive field for energetic registration and transmission. Every mental 

creation leaves a vibrational imprint in this field, affecting both health and environment. 

As Jacobson Trovão (2020) states, “Thought is a shaping force: it imprints upon the 

cosmic fluid the marks of our inner frequency, leaving traces in the places we pass 

through and in the people with whom we connect.” 

In this context, the higher mind acts as an “energetic QR code”, decoding the 

vibration of the being and connecting it to corresponding frequencies within the cosmos. 

This reading is continuous — through it, we attract experiences and relationships that 

resonate with our vibrational field (Capra, 1996; Goswami, 2000). 

Integrative medicine and contemporary neuroscience have increasingly 

corroborated these views. Research on human electromagnetic fields and psycho-

emotional interactions has shown that affective and cognitive experiences alter the 

bioenergetic field, directly influencing cellular functioning, hormonal patterns and the 

organism’s self-regulation mechanisms (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001). 

Considering this, practices such as Reiki, Healing, meditation, dance therapy, 

conscious breathing and therapeutic touch have proved effective in strengthening, 

cleansing and harmonising the etheric body — promoting a vibrational realignment that 

supports integral health (Capra, 1996; Goswami, 2000; Chopra, 2001; Pristed, 2019). 

By recognising the etheric body as a living matrix of incarnated consciousness — 

a subtle link between mind, emotion and physical reality (Wilber, 2000; Steiner, 2006) — 

we expand our understanding of health beyond the biological dimension. From this 

perspective, healing is not limited to the absence of symptoms, but manifests as a 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

process of vibrational realignment of the totality of the being — visible and invisible, 

physical and energetic, rational and intuitive. 

And it is precisely because it is a field of registration and expression of affects that 

the etheric body connects directly with the emotional body, with which it shares 

impressions, memories and response patterns. Thus, the next dimension of our study 

invites us to immerse ourselves in the landscapes of feeling: the emotional body. 

 

3. THE EMOTIONAL BODY AS A FIELD OF AFFECTS AND INNER 

TRANSFORMATION 

If the physical body manifests the density of existence and the etheric body 

organises life through its vital vibration, it is within the emotional body that affects, 

emotional memories and relational patterns reside — shaping the way we exist in the 

world (Damasio, 2004; Siegel, 2010). This deeply subjective dimension is responsible 

for registering and processing the affective experiences that traverse life, whether 

pleasant or traumatic. 

The emotional body, also known in some traditions as the astral body, functions as 

a vibrational field in which emotions circulate, accumulate and interact with other levels 

of the multidimensional structure of being. It is a body in constant movement, subject to 

oscillations of desire, fear, joy, anger, guilt and all the nuances that comprise human 

emotional life (Ubaldi, 1996; Wilber, 2000; Steiner, 2006). 

This subtle layer is shaped both by immediate experiences and by deep emotional 

memories — often unconscious — structured from childhood or even earlier, as 

proposed by transgenerational and spiritual approaches (Jung, 1988). Psychosomatics, 

affective neuroscience and psychoanalysis have demonstrated that these memories do 

not reside solely in the mind, but are expressed in the body, forming response patterns 

that affect health, relationships and the way we interpret reality (Damasio, 2004; van der 

Kolk, 2015). 

In this context, the Focusing approach, developed by Eugene Gendlin (1978), is 

particularly noteworthy. It proposes listening to an implicit bodily knowing — what he 

termed the felt sense. This is a process of gentle and progressive attention to the inner 

field, allowing emotions that are not yet fully named or understood to reveal their 

meanings through a subtle, pre-verbal and transformative bodily language. Rather than 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

interpreting or controlling emotions, Focusing invites presence with what is alive in the 

body, fostering organic insights and lasting change. In this sense, the emotional body is 

recognised not merely as reactive, but as a place of silent wisdom, where consciousness 

can flourish through compassionate presence and embodied listening. 

As a field of interaction between the inner and outer worlds, the emotional body 

plays a fundamental role in the construction of identity, in how we perceive ourselves 

and how we relate to others. It carries not only our personal emotions, but also collective, 

familial and cultural imprints that influence our sensitivity and behaviour. “We are not only 

what we feel, but also what we have inherited to feel,” as the phenomenology of emotion 

might poetically suggest (Merleau-Ponty, 1994). 

From this perspective, the emotional body is also a territory of healing. Deep 

listening to emotions, the restructuring of traumatic experiences and the welcoming of 

one’s own emotional shadows are possible paths towards reintegrating fragmented parts 

of the self. Therapeutic approaches such as TRG, Focusing, family constellations, body-

based therapies, among others, recognise this field as essential in processes of 

psychological and spiritual transformation. As Gendlin (1996) affirms in his work on 

Focusing, emotions carry an intelligence of their own which, when listened to, leads to 

organic insights and lasting change. 

In this sense, the emotional body can be understood as a mediating space between 

suffering and consciousness — between what we feel and what we are able to heal 

(Fosha, 2000; Siegel, 2010). 

Considering the reflections above and contemporary studies exploring the 

interaction between emotion, body and energy (Fosha, 2000; Damasio, 2004; Siegel, 

2010), the emotional body is understood as a sensitive field, permeable to external 

influences — the vibrations of environments, people and events. Thus, the cultivation of 

presence, conscious breathing and emotional self-observation becomes essential to 

keep this field clear, nourished and aligned. Emotions are not “errors” of the system, but 

living messages that reveal unmet needs, unintegrated wounds or deep desires of the 

soul. 

As we can perceive from this integrative perspective, expanding awareness of the 

emotional body implies recognising that we are not merely reactive to what happens to 

us, but co-creators of the states we inhabit (Wilber, 2000; Steiner, 2006). This 

understanding invites a new emotional ethic — an inner ecology that welcomes, 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

transforms and liberates. When we take responsibility for our emotions, we recover the 

power to choose how we position ourselves in relation to life, breaking repetitive cycles 

of pain and cultivating states of greater presence, compassion and wholeness. 

 

4. THE MENTAL BODY AS A DIMENSION OF SYNTHESIS AND INTEGRATION 

OF CONSCIOUSNESS 

“The expression of the heart protects and reverberates infinitely.” — Isis Pristed (2019, 

p. 54) 

The mental body represents a more subtle and structuring dimension of human 

energetic anatomy, responsible for the organisation of thoughts, beliefs, mental images 

and cognitive patterns that shape how we perceive and interpret reality. According to 

Pristed (2019), it is a vibrational field that interacts simultaneously with the emotional 

contents of the astral body and with higher levels of consciousness, including intuition, 

symbolic vision and expanded states of spirituality. This understanding suggests that the 

mental body functions as a matrix of coherence between thought, emotion and higher 

consciousness. 

Isis Pristed (2019) describes the mental body as a field of energetic circulation that 

manifests predominantly around the head, also radiating towards the solar plexus and 

the heart chakra. The author uses the metaphor of the “mirrored lake” to represent the 

centre of the head — a symbolic space in which information from multiple dimensions of 

consciousness is reflected. This image evokes the integration between logical thought, 

associated with the pituitary gland, and intuitive thought, related to the pineal gland, 

revealing a non-dual intelligence that synthesises reason and intuition in a single 

movement of consciousness. 

From the perspective of contemporary neuroscience, this view finds parallels in 

investigations into brain states associated with meditation, intuition and creativity. 

Research by Davidson et al. (2003) and Newberg and Waldman (2010) shows that 

contemplative practices promote functional and structural changes in areas such as the 

prefrontal cortex, the thalamus and the limbic system, fostering greater emotional self-

regulation and cognitive clarity. Although still little understood by conventional science, 

the pineal gland has been associated, in spiritual traditions, with expanded states of 

perception — a movement interpreted by Dispenza (2017) as part of a process of 

spiritual neuroplasticity. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

The pineal gland, traditionally understood as the “third eye”, is described by Pristed 

(2019) as a point of convergence between the visible and invisible dimensions of 

consciousness. For the author, the pineal functions as an antenna sensitive to light and 

subtle frequencies, playing an integrative role between the cerebral hemispheres and 

facilitating the reception and decoding of intuitive content. The energy of this centre 

dialogues with the “lake of mirrors” of the head, where reason and intuition meet to form 

an expanded vision of reality. 

At the apex of this energetic structure lies the crown chakra, whose internal 

configuration mirrors the twelve subdivisions of the heart. This centre connects the 

individual to the Source — a higher principle of consciousness — not to deny earthly 

experience, but to illuminate it with meaning and orientation. According to Pristed (2019), 

this connection with the Source is profoundly singular and not subject to external 

dogmas; it arises from inner silence and the listening of one’s own spirituality. 

In integrative psychology, particularly within the traditions of Psychosynthesis 

(Assagioli, 2008) and Transpersonal Psychology (Wilber, 2000), the mental body is 

understood as the domain in which identities, beliefs and inner images are constructed, 

guiding behaviours and meaning-making. It is a dynamic field that organises thoughts, 

processes memories and projects future possibilities. The quality of the mental images 

and beliefs structured in this field determines the vibrational tone that extends to the 

emotional and physical bodies, directly influencing lived experience. 

Quantum physics, by describing reality as a set of probability fields, offers a 

conceptual background that allows the mental body to be understood as a space of the 

collapse of possibilities: it is in the mind that we interpret, choose and assign meaning. 

For Goswami (2000), consciousness is the basis of existence, suggesting that mental 

patterns directly shape lived experience — an argument consistent with the idea that the 

mental body influences the vibrational state of the being. 

Pristed (2019) distinguishes emotion — a repetitive and dense energetic 

movement, often centred in the solar plexus — from feeling, understood as a subtle 

vibrational flow linked to growth and expansion through the heart. This distinction 

reinforces that the mental body does not oppose feeling; when aligned, it functions as a 

channel of affective refinement, transforming dense emotions into understanding, 

wisdom and presence. The heart, in this context, is described as the base of the “mental 

skeleton”, responsible for transmuting dense energies which, once refined, are 

expressed through the throat and discerned by the pineal gland. This view resonates 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

with studies from the HeartMath Institute (McCraty et al., 2015b), which identify the heart 

as a centre of intelligence that modulates mental processes, physiological coherence 

and emotional states. 

Based on these reflections, the mental body can be understood as a space of 

synthesis of internal polarities — where logic meets intuition, where linear thought 

intertwines with symbolic vision, and where intellect opens itself to mystery. The health 

of this dimension depends on the quality of the thoughts we cultivate, the clarity of the 

intentions that guide consciousness, and the capacity to sustain states of silence, 

contemplation and inner listening. 

Meditation, as highlighted by Pristed (2019), Davidson et al. (2003) and Newberg 

and Waldman (2010), is a fundamental instrument in this process. Beyond technique, it 

represents a conscious return to the Source — the luminous centre from which 

consciousness emanates. To meditate is to restore the integrity of the mental body, 

attuning it to elevated frequencies of wisdom, presence and inner vision. 

Thus, the mental body reveals itself not merely as a field of thoughts, but as a living 

bridge between the visible and the invisible, between the known and the mystery. By 

caring for our inner images, the beliefs we structure and the quality of the mental energy 

we cultivate, we trigger a profound vibrational reorganisation — a process that propels 

the journey of self-knowledge, the evolution of the being and spiritual expansion. 

 

5. THE SPIRITUAL BODY – INTEGRATION WITH THE SOURCE AND THE 

UNIFIED FIELD OF CONSCIOUSNESS 

The spiritual dimension of the human being constitutes the most subtle, 

encompassing and silent field of existential experience. It is an instance that transcends 

beliefs, religious affiliations or dogmatic structures, manifesting as a state of expanded 

presence, vibrational alignment and integration with what many traditions call the Source. 

In this approach, spirituality is understood as “the resonance of the divine of the Source 

and of nature within us” (Pristed, 2019, p. 70), a loving and silent intelligence that pulses 

at the core of being (Wilber, 2000). 

In the spiritual body, energy is organised not through dense structures, but through 

vibrational patterns that resonate with the unified field of consciousness. Pristed (2019) 

describes this subtle frequency as a unique vibrational identity — perceived in the 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

systems of the aura, the blood, the bones and the cells. This perspective dialogues with 

authors such as Goswami (2000), Laszlo (2004) and Capra (2006), who affirm that 

matter is, ultimately, energy in vibration and information in flow. Thus, the spiritual body 

acts as an organising matrix of the denser bodies, guiding vital movement according to 

a non-linear and deeply integrative logic. 

In healing practice, this spiritual dimension is accessed through deep listening, 

silence and meditation, in a movement of surrender to one’s own essence. Meditation 

acts as an instrument of attunement between the individual’s energetic field and their 

higher individuality, facilitating the reintegration of inner fragments and alignment with 

the Source (Pristed, 2019). This subtle listening occurs primarily through centring in the 

heart chakra — the point of balance of human polarities and a portal to the spiritual 

dimension. 

These understandings are supported by contemplative neuroscience, which 

demonstrates how meditative states activate brain circuits associated with compassion, 

wellbeing and a sense of unity (Davidson & Begley, 2012; McCraty et al., 2015a). Thus, 

the spiritual body is not merely a metaphysical notion, but a field of bioenergetic and 

psycho-emotional influence that interacts intensely with the other bodies of the human 

structure. 

From an integrative perspective, spirituality reveals itself as the foundation of 

expanded health. The relationship with the Source, the centrality of the heart as an axis 

of balance, and contact with individuality — a subtle instance situated above the head 

— constitute essential pillars of this dimension (Pristed, 2019). These pillars not only 

sustain processes of deep healing, but also guide the human being to live in a more 

grounded, sensitive and aligned way with the intrinsic movement of existence itself 

(Wilber, 2000; Assagioli, 2008). 

By recognising that “each person’s energy is sovereign and must follow the intrinsic 

movement of being, with its particularities, its integrity and its inner authority” (Pristed, 

2019, p. 70), this perspective invites an embodied spirituality — lived in the body, in 

relationships and in everyday life. In a world marked by fragmentation, informational 

overload and inner disconnection, reconnection with the spiritual body emerges as a 

fundamental gesture of remembrance and healing. 

Spirituality, in this sense, is not an end, but a field of integration: it unites the visible 

and the invisible, the physical and the non-physical, the self and the cosmos. It is within 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

this field that the true quantum leap of consciousness occurs — recognising oneself as 

part of a living, pulsating and interconnected universe, in which each being vibrates as a 

singular note contributing to the harmony of the whole. Thus, the spiritual body 

constitutes a central dimension in the journey of self-knowledge, the evolution of being 

and spiritual expansion. 

 

III. TRG AS A TECHNOLOGY FOR THE MULTIDIMENSIONAL INTEGRATION 

OF THE BODIES 

TRG is commonly understood as an approach focused on emotional 

reorganisation. Existing studies mainly describe its action on deep layers of emotional 

and bodily memory, structured through five protocols — chronological, somatic, thematic, 

future-oriented and potentiation (Oliveira et al., 2024; Pereira et al., 2024). The reflection 

developed in this article, however, considers that processes of emotional reorganisation 

frequently dialogue with physical, energetic, cognitive and spiritual layers of the being. 

Within this horizon, it becomes possible to suggest that interventions such as TRG — 

although formulated within the emotional domain — may, in certain clinical contexts and 

from an integrative perspective, reverberate across other dimensions of human 

experience, opening space to understand it as a therapeutic technology whose reach 

may traverse multiple levels of experience. 

Emotional education — understood as a continuous process of affective literacy, 

inner listening and reconciliation between emotional states — constitutes a pillar of 

integral health and psychological maturity. In a time marked by chronic stress, affective 

vulnerability and growing inner disconnection, practices that foster self-regulation and 

reconnection with feeling become especially relevant (Damasio, 2004; Siegel, 2010). 

Within this context, TRG finds meaningful ground for application: although widely 

recognised for its effectiveness in the emotional domain, some clinical descriptions and 

theoretical reflections suggest that the emotional reorganisation promoted by the 

technique may articulate with broader movements of body, energy, mind and 

consciousness. This hypothesis — here considered from an exploratory perspective — 

opens space to situate TRG as a practice with potential multidimensional effects, whose 

understanding still requires systematic investigation. 

Within this framework, the five TRG protocols — chronological, somatic, thematic, 

future-oriented and potentiation — may be understood as distinct pathways for the 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

reorganisation of memory, body and energy. Each appears to act upon specific densities 

of being: the somatic protocol tending to address information inscribed in the physical 

body; the chronological and thematic protocols facilitating the restructuring of emotional 

patterns and internal narratives; the future protocol suggesting a more direct impact on 

the mental and intentional field; and the potentiation protocol opening space for more 

subtle levels of presence, coherence and perception, often associated with experiences 

of a spiritual nature. Although these interpretations remain within the domain of 

theoretical possibilities, they may be taken as interpretative hypotheses that delineate a 

fertile horizon for thinking about TRG beyond its initial framework, articulating it with 

models that recognise the multidimensional complexity of human experience. 

From a neurobiological perspective, although authors such as Damasio (2004) and 

Siegel (2009) do not address TRG, their contributions on neuroplasticity, mind–body 

integration and affective reorganisation offer a useful theoretical framework for 

understanding how emotional reprocessing processes — similar to those mobilised by 

TRG — may favour the creation of new neural connections and the emergence of more 

adaptive responses. Similarly, Porges’ (2011) polyvagal theory, although not referring to 

the technique, helps contextualise how interventions that promote inner safety and self-

regulation may impact the autonomic nervous system, expanding relational capacity and 

supporting states of greater physiological balance. This set of perspectives does not 

explain TRG, but provides a conceptual horizon that helps situate, in an exploratory way, 

some of the clinical phenomena observed in emotional reprocessing practices. 

Regarding energetic dimensions, works such as that of Pristed (2019), dedicated 

to understanding subtle fields and the vibrational organisation of the body, do not 

describe TRG, but offer useful references for interpreting certain clinical reports in which 

clients mention sensations of relief, “cleansing” or increased energetic circulation 

following emotional reprocessing. From this framework, it becomes possible to consider 

— still at a conceptual level — that interventions such as TRG may, in some cases, 

mobilise densified contents and favour subjective states of greater vibrational coherence. 

This remains a theoretical possibility, open to dialogue between clinical practice, 

experience and future research. 

At the emotional level, TRG exerts some of its most evident effects: it reorganises 

affective patterns, restructures deep impressions and restores to the individual the 

capacity to feel with presence, without collapse or dissociation. Repressed or frozen 

emotions become accessible and integrable, fostering states of greater clarity, lightness 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

and inner freedom. Recent studies point to significant remission of symptoms such as 

anxiety, depression, phobias, low self-esteem and suicidal ideation after consistent 

cycles of sessions (Oliveira et al., 2024). 

At the mental level, some clinical reports indicate that processes of inner 

clarification and cognitive reorganisation may emerge throughout therapeutic work with 

TRG. These movements, when observed, conceptually dialogue with perspectives such 

as those of Wilber (2000) and Steiner (2006), which discuss the integration between 

reason, intuition and broader layers of consciousness. Although these authors do not 

refer to TRG, their proposals offer a fertile interpretative horizon for thinking about how 

certain therapeutic practices — by promoting greater emotional and sensory coherence 

— may open space for broader cognitive reorganisations. Thus, the articulation between 

these references functions here as theoretical support for understanding subjective 

transformations described in some clinical processes, without implying direct 

correspondence between the approaches. 

Finally, regarding the spiritual body, different integrative approaches suggest that 

when the physical, emotional and mental dimensions reorganise more harmoniously, 

states of silent presence, intuitive expansion and deepening of existential meaning may 

emerge. Such experiences, described by authors such as Wilber (2000) and Pristed 

(2019) in their reflections on unity, consciousness and inner orientation, offer a useful 

reference for considering how therapeutic processes that promote internal coherence 

may create conditions for subjective experiences of this nature. From this perspective, 

spirituality is not understood as an escape from the world, but as a deepening of self-

experience — a refinement of inner listening that enables access to subtler meanings 

and to a mode of consciousness perceived as being in dialogue with less visible 

dimensions of human experience. 

It is within this horizon that TRG may be situated: not as a guarantee of spiritual 

effects, but as a clinical practice which, by favouring emotional, cognitive and energetic 

reorganisations, may create inner conditions for experiences of greater integration and 

meaning to become possible. This reading remains within the field of interpretative 

hypotheses, aligned with models that understand the human being as a multidimensional 

tapestry and recognise the complexity of the subjective processes involved in therapeutic 

transformation. From this perspective, TRG presents itself as a potential pathway for 

reconnecting with essence — a gesture of return to that which, in each person, remains 

silent, deep and alive. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

Thus, TRG may be understood not only as a clinical methodology, but as a potential 

pathway of multidimensional integration. It is a therapeutic technology that, by acting 

simultaneously on processes of memory, body, energy and consciousness, may 

contribute to the individual’s recovery of a more coherent vital rhythm — biological, 

emotional, mental and spiritual — opening space for modes of existence lived with 

greater authenticity, presence and depth. 

This understanding reinforces the central thesis of this article: integral care 

requires recognising the human being as a living totality — a field of forces, memories, 

energy and consciousness in constant movement. From this perspective, interventions 

such as TRG may be considered possible pathways for fostering a reconnection with this 

inner unity, insofar as they articulate emotional, bodily, cognitive and energetic processes 

within a single dynamic of reorganisation. 

From this expanded perspective, it becomes possible to conceive TRG as a 

therapeutic technology with multidimensional potential, capable of dialoguing with 

different layers of existence — body, emotion, mind, energy and spirituality — and of 

articulating them, in certain contexts, within an integrated movement of inner 

transformation. TRG may be interpreted as the embodiment of this sensorial–conceptual 

gesture that thinks with the body and reorganises through consciousness, revealing, in 

the very act of feeling, a pathway of openness and change. As Silva (2020, p. 17) states, 

“Nothing that is written, spoken, danced or experienced is distant from or dissociated 

from sensori-motor experiences and conceptual elaborations together. It is a sensorial–

conceptual act, the living of the concept in the body.” In light of this reflection, TRG may 

be seen as an expression of this same principle: a process in which feeling, 

understanding and integrating cease to operate as separate spheres and become a 

continuous movement of presence, coherence and maturation of being — a movement 

that broadens the horizon for thinking about integral care and the profound dimensions 

of human development. 

 

IV. FINAL CONSIDERATIONS 

The analysis proposed in this article has shown that understanding the human 

being from a multidimensional perspective — involving physical, etheric, emotional, 

mental and spiritual dimensions — significantly broadens the field of reflection on integral 

care. Such an approach allows for the integration of contributions from neuroscience, 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

integrative psychology and epistemologies of the sensitive, offering a more 

comprehensive framework for thinking about health, subjectivity and human 

development. 

Within this context, Generative Reprocessing Therapy (TRG) was analysed as a 

clinical approach which, although traditionally situated within the emotional field, 

presents potential for fostering internal reorganisations that dialogue with different layers 

of human experience. The available scientific literature, combined with clinical 

observations discussed in this work, suggests that TRG may contribute to integrative 

processes involving body, emotion, cognition, energy and existential meaning — without, 

however, assuming universal effects or definitive conclusions. This is a promising field 

that requires ongoing and methodologically robust empirical investigation. 

In summary, this article sought to demonstrate that therapeutic practices which 

value the body as a place of expression and transformation can play a relevant role in 

emotional education and health care. Recognising the human being as a dynamic totality 

implies considering not only symptoms and functions, but also experiences, meanings 

and processes of internal integration. 

It is hoped that this reflection will contribute to expanding dialogue between 

science, clinical practice and integrative approaches, fostering a more complex and 

humanised understanding of healing and development processes. 

May this body-writing serve as a gesture of openness. 

Like one who dances with life, knowing that to dance is to listen. 

Like one who walks with the invisible, sensing that something greater also walks with 

us. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS/REFERENCES 

Alberts, B., Johnson, A., Lewis, J., Raff, M., Roberts, K., & Walter, P. (2010). Biologia 

molecular da célula (5.ª ed.). Artmed. 

Assagioli, R. (2008). Psychosynthesis: A psychology of the spirit. Theosophical 

Publishing House. 

Bittencourt, L., & Setenta, J. (2005). Corpo e cultura: Linguagens e sentidos. EDUFBA. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

Capra, F. (1996). O ponto de mutação: A ciência, a sociedade e a cultura emergente. 

Cultrix. 

Capra, F. (2006). A teia da vida: Uma nova compreensão científica dos sistemas vivos 

(11.ª ed.). Cultrix. 

Chopra, D. (2001). Saúde perfeita: A cura pela medicina ayurvédica . Rocco. 

Damásio, A. R. (1994). Descartes’ error: Emotion, reason and the human brain. Putnam. 

Damásio, A. R. (2004). Em busca de Espinosa: Prazer e dor na ciência dos sentimentos. 

Companhia das Letras. 

Davidson, R. J., & Begley, S. (2012). The emotional life of your brain. Hudson Street 

Press. 

Davidson, R. J., Kabat-Zinn, J., Schumacher, J., Rosenkranz, M., Muller, D., Santorelli, 

S. F., & Sheridan, J. F. (2003). Alterations in brain and immune function produced 

by mindfulness meditation. Psychosomatic Medicine, 65(4), 564–570. 

https://doi.org/10.1097/01.PSY.0000077505.67574.E3 

Dispenza, J. (2017). Breaking the habit of being yourself: How to lose your mind and 

create a new one. Hay House. 

Fogel, A. (2009). Body sense: The science and practice of embodied self-awareness. W. 

W. Norton & Company. 

Fosha, D. (2000). The transforming power of affect: A model for accelerated change. 

Basic Books. 

Foucault, M. (1979). Vigiar e punir: Nascimento da prisão. Vozes. 

Gendlin, E. T. (1978). Focusing: How to gain direct access to your body’s knowledge. 

Bantam Books. 

Gendlin, E. T. (1996). Focusing-oriented psychotherapy: A manual of the experiential 

method. Guilford Press. 

Goswami, A. (2000). O universo autoconsciente: Como a consciência cria o mundo 

material. Cultrix. 

Immordino-Yang, M. H. (2015). Emotions, learning, and the brain: Exploring the 

educational implications of affective neuroscience. W. W. Norton & Company. 



 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

Josipovic, Z. (2020). Nondual awareness and minimal phenomenal experience. Frontiers 

in Psychology, 11, Article 2087. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.02087 

Jung, C. G. (1964). O homem e seus símbolos. Nova Fronteira. 

Jung, C. G. (1988). Aion: Estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. Vozes. 

Lad, V. (2001). Ayurveda: The science of self-healing. Lotus Press. 

Laszlo, E. (2004). Science and the Akashic field: An integral theory of everything. Inner 

Traditions. 

Levine, P. A. (1997). Waking the tiger: Healing trauma. North Atlantic Books. 

Lipton, B. (2021). The biology of belief: Unleashing the power of consciousness, matter 

& miracles (Revised. ed.). Hay House. 

McCraty, R., Atkinson, M., & Bradley, R. T. (2015a). Science of the heart (2nd ed.). 

HeartMath Institute. 

McCraty, R., Atkinson, M., Tomasino, D., & Bradley, R. T. (2015b). The coherent heart: 

Heart–brain interactions, psychophysiological coherence, and emerging areas of 

intuition research. HeartMath Institute. 

Merleau-Ponty, M. (1994). Fenomenologia da percepção. Martins Fontes. 

Newberg, A., & Waldman, M. R. (2010). How God changes your brain. Ballantine Books. 

Oliveira, S. R. L., Lima-Verde, J. B., & Santos, J. S. (2024). A Terapia de 

Reprocessamento Generativo (TRG): Uma abordagem natural e adaptativa para 

o tratamento em saúde mental. Mentalis, 1(1), 1–27. 

Pereira, A. G., Lima-Verde, J. B., & dos Santos, J. S. (2024). Exploring fibromyalgia: 

Insights from generative reprocessing therapy (TRG) for a comprehensive 

understanding of treatment and management. Journal of Neurology & Stroke, 

14(1), 12–15. https://doi.org/10.15406/jnsk.2024.14.00573 

Porges, S. W. (2011). The polyvagal theory: Neurophysiological foundations of emotions, 

attachment, communication, and self-regulation. W. W. Norton & Company. 

Powell, A. E. (2002). The etheric double. Quest Books. 

Pristed, I. (2019). Caminhos entre o invisível e o visível: O pequeno livro do healing (1.ª 

ed.). Logos Centro Internacional de Desenvolvimento Humano. 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.02087
https://doi.org/10.15406/jnsk.2024.14.00573


 Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

Santos, R. P. Corpo-universo e Terapia de Reprocessamento Generativo: Caminhos para a Integração 
Multidimensional do Ser Humano.  Mentalis, 2(4), 75-116, 2025. 

 

 

Rengel, L. P. (2007). Corponectividade: Comunicação por procedimento metafórico nas 

mídias e na educação [Tese de doutoramento, Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo]. https://tede2.pucsp.br/handle/4933 

Santos, A. J. G. (2008). Terreiro Mokambo: Espaço de aprendizagem e memória do 

legado banto no Brasil. Dissertação de mestrado, Universidade do Estado da 

Bahia.  

Schlitz, M. M., Vieten, C., & Amorok, T. (2007). Living deeply: The art and science of 

transformation in everyday life. New Harbinger Publications. 

Schore, A. N. (2019). Right brain psychotherapy. W. W. Norton. 

Siegel, D. J. (2009). The mindful brain: Reflection and attunement in the cultivation of 

well-being. W. W. Norton & Company. 

Siegel, D. J. (2010). The mindful therapist: A clinician’s guide to mindsight and neural 

integration. W. W. Norton & Company. 

Silva, B. de J. (2020). Opaxorô, Ofá e Oxê: Legado, narrativas de danças de Mestre 

King e Jorge Silva [Dissertação de mestrado, Universidade Federal da Bahia]. 

Steiner, R. (2006). Theosophy: An introduction to the supersensible knowledge of the 

world and the destination of man (Reprint ed.). Anthroposophic Press. 

Tyson, N. D. (2017). Astrofísica para apressados. Planeta do Brasil. 

Trovão, J. S. (2020). Estudando “O Livro dos Médiuns” — Pensamento e mediunidade 

[Vídeo]. YouTube. Abre o vídeo: 

https://www.youtube.com/watch?v=ezWv8grbNBY 

Ubaldi, P. (1996). A grande síntese. Pensamento. 

Van der Kolk, B. A. (2014). The body keeps the score: Brain, mind, and body in the 

healing of trauma. Viking. 

Varela, F., Thompson, E., & Rosch, E. (2017). The embodied mind: Cognitive science 

and human experience (Revised ed.). MIT Press. 

Wilber, K. (2000). A theory of everything: An integral vision for business, politics, science 

and spirituality. Shambhala. 

Xavier, F. C. (2006). Entre a terra e o céu (Espírito André Luiz). Federação Espírita 

Brasileira.                                                

https://tede2.pucsp.br/handle/4933
https://www.youtube.com/watch?v=ezWv8grbNBY

